
 
 

 

278 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

П.А. ЩЕЛИН, К.А. КУЗНЕЦОВ 

ИМПЕРИИ VS NATION STATE:  
ПРИЧИНЫ ПОРАЖЕНИЯ 

 
Империи остаются важной и актуальной темой в политоло-

гическом дискурсе, поскольку на протяжении значительного пе-
риода человеческой истории они были наиболее влиятельными 
акторами на международной арене, как в экономическом, так и в 
военном аспекте, а их политика во многом определяла дальнейшее 
развитие мира. При этом важно отметить, что сам образ империи 
выступал в качестве специфического идеала государственности 
для многих правителей. Сегодня мы можем обнаружить некоторые 
черты имперского управления в отдельных странах мира и стрем-
ление некоторых политиков к их возрождению и укреплению. 

Тем не менее империи в силу различных причин прекратили 
свое существование и фактически не представили достаточно ус-
пешных и жизнеспособных в долгосрочном плане моделей госу-
дарственного развития, уступив в этом одному из своих соперни-
ков – национальному государству, модель которого и по сей день 
выступает ориентиром государственного строительства в боль-
шинстве стран мира. 

Данная статья представляет собой анализ факторов, которые, 
как предполагают авторы, значимы для понимания истоков кризи-
са имперского пути развития и «поражения» империй в их сопер-
ничестве с национальным государством. 

При анализе этих факторов прежде всего следует отметить 
вклад в развитие исследований о причинах сравнительно низкой 
конкурентоспособности имперской модели по сравнению с нацио-



 
 

 

279

нальным государством, который сделал американский исследова-
тель Хендрик Спрюйт [Spruyt, 1994]. 

Отмечая большую эффективность модели национального госу-
дарства, Спрюйт сделал акцент на преимуществах, связанных с его 
институциональной структурой. Он выделял такие факторы, как бо-
лее легкая и эффективная система управления: единые налоги, зако-
ны, меры весов; свобода перемещения внутри государства, а также 
более эффективный правоохранительный контроль, обеспечиваю-
щийся, в частности, институтом гражданства. К вышеперечисленным 
факторам он также добавлял взаимное доверие между государствами-
нациями, обусловленное четкими границами этих государств, в рам-
ках которых государственная власть осуществляла свои полномочия, 
что прямо противоположно стремлению империй к постоянному 
расширению. Все это также обеспечило приток населения в государ-
ства, образованные по модели национального государства, поскольку 
жизнь там представлялась более предсказуемой. 

Подобный подход, на наш взгляд, достаточно точно выявля-
ет преимущества национального государства перед имперской мо-
делью на этапе формирования системы государств в Европе после 
заключения Вестфальского мира в XVII в., когда подобные разли-
чия в институциональном устройстве между государствами и им-
периями были действительно существенными. Гораздо более 
сложным представляется применение данного подхода к реалиям 
конца XIX – начала XX в., т.е. именно к тому периоду, когда 
большинство империй прекратили свое существование. Тогда ин-
ституциональные различия между двумя рассматриваемыми моде-
лями, описанные Х. Спрюйтом, были менее значительными. 

В связи с этим в данной статье предлагается иной взгляд на 
причины, которые обусловили более высокую конкурентоспособ-
ность национального государства. При этом в качестве основных 
понятий будут использоваться «нация» и «национальная идентич-
ность». В данной работе под нацией понимается социальная общ-
ность, проживающая на определенной территории, объединенная 
общим прошлым, общим набором ценностей и чувством ответст-
венности за будущие общности и территории, нашедшая свое 
оформление в виде государства и осознающая себя таковой. Соот-
ветственно, национальная идентичность – это идентичность груп-
пы людей, являющихся гражданами государства, существующего 



 
 

 

280 

на этой территории, которая состоит из трех основных компонен-
тов: «общее прошлое / общий опыт государственности, позитивно 
воспринимаемое общественном сознанием», «набор общих ценно-
стей для данного социума» и вытекающая из двух предыдущих 
понятий «общая ответственность за будущее страны проживания». 
В подобном качестве национальная идентичность выступает фак-
тической основой успешного существования и развития государ-
ства, поэтому ее наличие или отсутствие способно оказывать 
влияние на конкурентоспособность той или иной модели государ-
ственного устройства. 

Фактически национальная идентичность формируется и ук-
репляется, когда элиты уделяют внимание развитию подконтроль-
ной им территории. Анализ имперской модели в рамках данной 
концепции позволяет утверждать, что ее основой в значительной 
мере являлся специфический универсализм – убежденность элит 
империи в возможности и необходимости объединения некой 
крупной «универсальной» человеческой общности («всех христи-
ан», «всего человечества») под единой имперской властью, что, по 
их мнению, само по себе должно было принести «гармонию и бла-
го» в общество. При этом подобный универсализм выступал анти-
подом национальной идентичности как основы государственного 
строительства и стал одним из ключевых факторов «поражения» 
империй в соперничестве с nation state. 

Сущность универсалистской модели далее будет рассмотре-
на на примерах Священной Римской империи и Османской импе-
рии, в том числе на этапе ее распада и последующих реформ Мус-
тафы Кемаля Ататюрка. 

Священная Римская империя, начиная с момента своего об-
разования, имела некоторые черты феодально-теократического 
государства, поскольку монархи Священной Римской империи 
претендовали на верховную духовную власть на ее территории, а 
также на роль защитников и покровителей европейской христиан-
ской церкви. То есть власть императора носила универсалистский 
характер. Это фактически означало ориентацию на расход ресур-
сов на внешнее расширение империи в ущерб интересам внутрен-
него развития. Кроме того, с каждым новым территориальным 
приобретением имперским властям становилось сложнее удержи-
вать усложняющуюся государственную структуру в равновесии. 



 
 

 

281

При этом важно отметить, что данное утверждение справедливо не 
только в отношении Священной Римской империи, но и примени-
мо к любой империи вообще. Так, М.В. Ильин отмечает, что «...со 
структурно запрограммированным стремлением к безграничному 
расширению зоны империума связано затухание дисциплинирую-
щего воздействия империи к периферии...» [Бакка, Ильин, 2002, 
с. 126]. Однако произошедшее в Священной Римской империи 
смешение светской и религиозной власти придало государствен-
ным амбициям империи характер, присущий лишь церкви как по-
литическому институту, а именно отсутствие географических пре-
делов расширения – не по причине геополитических или 
экономических амбиций, а из-за того, что в качестве потенциальных 
подданных рассматривались все христиане. Х. Спрюйт отмечает, 
что «...Священная Римская империя претендовала на точно такую 
же базу подданных (что и католическая церковь. – П.Щ., К.К.), 
обосновывая это полурелигиозным характером своей власти. Им-
ператор заявлял о верховенстве своей власти над другими прави-
телями, и поэтому Фридрих II претендовал на право править как 
dominus mundi – «государь всего мира» [Spruyt, 1994, p. 35]. Именно 
это стремление к безграничному расширению определяло всю сущ-
ность империи, в особенности на первых этапах ее существования. 

Каковы же негативные последствия подобного универсализма? 
В результате быстрого включения в состав империи большого 

числа территорий, а также из-за универсалистских целей и задач 
уделялось недостаточное внимание проблемам и развитию терри-
торий, составляющих ядро империи. Имперская власть, как прави-
ло, не рассматривала уже приобретенную конфигурацию террито-
рий как постоянную. Данный фактор является ключевым для 
понимания механизмов сепаратизма в империи, так как внутри нее 
накапливались проблемы – по двум причинам. С одной стороны, 
наблюдалось культурное притеснение общностей, не соответст-
вующих имперской идее по какому-либо параметру (в особенно-
сти по религиозному). Причины этого также заложены в универса-
лизме, который помимо прочего предполагает определенную 
унификацию на почве универсальных ценностей, в то время как 
включаемые в состав империи территории были крайне неодно-
родны по своему уровню развития и культурно-историческому 
наполнению. С другой стороны, центральная власть часто рас-



 
 

 

282 

сматривала имперскую периферию как источник ресурсов, тогда 
время как вложение инвестиций в долгосрочное развитие процве-
тающих регионов считалось ненужным. Другими словами, пребы-
вание в составе империи становилось не только обременительным 
с точки зрения культуры и идентичности, но и просто экономиче-
ски невыгодным. Отсюда вытекает стремление элит либо модер-
низировать политический строй империи, что фактически означало 
бы отказ от универсалистских амбиций и превращение культурно-
экономического ядра империи в национальное государство, либо 
распад империи. При этом зачастую возникал определенный пара-
докс: осуществляя экспансию, империя одновременно и защищала 
подвластные территории, невольно способствуя тем самым разви-
тию на них протестного потенциала в условиях фактического от-
сутствия внешней угрозы как сплачивающего элемента для всей 
политии. Поэтому «...любой император, проводя кампанию в Ита-
лии, вынужден был опасаться восстания на родине...» [Spruyt, 
1994, p. 55]. 

Можно сделать вывод о том, что с определенного момента 
единственным фактором, обеспечивающим целостность имперского 
государства, становится аппарат военно-административного при-
нуждения. В то же время «...потенциал дисциплинирования (импе-
рии)... рано или поздно оказывается исчерпанным...» [Бакка, Иль-
ин, 2002, с. 126], как следствие сам образ имперской власти теряет 
привлекательность. Признаками ослабления потенциала могут 
стать, с одной стороны, военные поражения империи на пути даль-
нейшего расширения зоны влияния, а с другой – неспособность 
империи отвечать на вызовы сепаратизма. Последнее означает, что 
имперский потенциал окончательно исчерпан, а внутренняя струк-
тура поддерживается в основном за счет традиции. В случае появ-
ления успешного примера сепаратизма распад имперского орга-
низма становится неизбежным, причем происходит он именно по 
линиям национальных расколов. 

Еще одним негативным последствием универсализма явля-
ется неэффективная система управления, предназначенная для 
реализации политики, основанной на определенных ценностях, 
престиже или геополитических соображениях в ущерб рациональ-
ности. Пол Бакка отмечает, что «...целью имперской политики 
(Священной Римской империи) было установление мира, основан-



 
 

 

283

ного на братской любви... политику как таковую определяла хри-
стианизация в историческом контексте...» [Бакка, Ильин, 2002, 
с. 134]. Возможно, это преувеличение, однако следует отметить, 
что подобная парадигма мышления наблюдалась у многих пред-
ставителей имперской элиты, включая императоров. Так, импера-
тор Фердинанд II, правившей империей в критический для нее мо-
мент Тридцатилетней войны, считал, что «в государственных 
делах, которые столь важны для нашего священного призвания, 
нельзя все время иметь в виду соображения человеческие; скорее, 
следует надеяться... на Господа... и верить только в него...» [Кис-
синджер, 1994, с. 50]. При таком подходе к управлению админист-
ративная власть неизбежно сталкивается с проблемами в силу того, 
что универсалистские догмы, какими бы совершенными на момент 
своего создания они ни казались, неизбежно устаревают. Как след-
ствие падает общая эффективность управления огромным импер-
ским механизмом. Это также создает предпосылки для сепаратизма, 
особенно на тех территориях, где политика имперской админист-
рации особенно неэффективна и непродуманна, а предпосылки для 
национального самоопределения уже сформировались. 

Наконец, еще одним негативным последствием универса-
лизма и неэффективности имперской политики является снижение 
доверия подданных к ней. Таким образом, принятие неэффектив-
ных решений в силу ранее заявленных универсальных принципов 
имеет для государства негативные, а иногда и критические по-
следствия, в то время как отказ от исполнения этих принципов 
подрывает внутренний суверенитет имперской власти, разрушая 
тем самым само государство. 

Характерный пример – история турецкого государства в 
XX в. Вошедшая в новый век универсалистским государством, 
Турция стала редким примером страны с преобладающим мусуль-
манским населением, которая смогла построить стабильную сис-
тему национального государства. Османская империя обладала 
рядом черт теократического государства: «Султан был верховным 
носителем политической власти и главой мусульманской общины» 
[Кудряшова, 2010, с. 32]. Если в период создания империи и пер-
вичных завоеваний победы были одержаны либо над слабыми, пе-
реживающими кризис государствами, такими как Византийская 
империя, либо при помощи многократного превосходства в физи-



 
 

 

284 

ческой силе (Сербия, Болгария), в дальнейшем в столкновениях с 
государствами-нациями Османская империя неизменно терпела 
поражения. В конечном итоге это привело к упадку империи, ко-
торый принял характер, сравнимый с процессами, происходивши-
ми в Священной Римской империи, – нарастание сепаратизма на 
периферии на основе этнического (в мамелюкском Египте) или 
комбинации этнического и религиозного (славянские государства 
Балканского полуострова) отличия от населения ядра империи. 

Составные части империи, за исключением тюркского ядра, 
удерживались только благодаря силе оружия, а попытки ряда сул-
танов трансформировать империю на основе гражданских ценно-
стей наталкивались на сопротивление в самом ядре1. Кроме того, 
«османизм, не имея общих для всего населения империи культурных 
и психологических корней, произвел социальные и культурные 
изменения, которые… усилили чувство общей культуры у му-
сульман и… вызвали рост этнического и регионального самосоз-
нания… в результате у многих народов, населявших империю, 
оформился концепт родины с ясными границами и отдельной 
идентичностью» [Кудряшова, 2010, с. 35]. 

Однако необходимо подчеркнуть тот факт, что к концу 
XX в. ряд реформ принес определенные результаты и создал пред-
посылки для формирования турецкой нации, что впоследствии ис-
пользовал Ататюрк при формировании нового государства. В ча-
стности, Конституция 1876 г. признавала османскую нацию, 
состоящую из множества этнических групп [Karpat, 2001, p. 316]. 
Тем самым создавались предпосылки для возникновения хотя бы 
на уровне элиты понимания нации не как сообщества империи или 
уммы, а как государства («devlet»). 

Важным фактором, способствующим формированию идео-
логических основ зарождающейся турецкой идентичности, стало 
движение младотурок. 

Мустафа Кемаль Ататюрк создал для нового государства 
принципиально новую основу. Такой основой стала идея нации, 
которую Кемаль понимал как «сообщество, сформировавшееся из 
                                                 

1 Так, реформы султана Махмуда II, целью которых была европеизация 
страны, несмотря на ряд успехов, привели к бунтам мусульман (прежде всего в 
столице), вызванных религиозными чувствами. Правительство расправлялось с 
ними крайне жестоко. 



 
 

 

285

лиц, которые имели общее богатое историческое наследие, ис-
кренне желали жить вместе и имели общую волю к сохранению 
своего наследия» [Кудряшова, 2010, с. 39]. Такая интерпретация 
концепции национальной идентичности коррелирует с определе-
нием, предложенным в начале данной статьи. Очерчивая круг но-
вых граждан, Ататюрк не делал этот круг закрытым – при разделе-
нии человеком ценностей турецкой культуры он также мог стать 
турецким гражданином. Существование нации для Ататюрка было 
неразрывно связано с существованием государства: «Когда народ-
ная масса становится способной построить свое государство, она 
становится нацией» [Мухамметдинов, 1996, c. 156]. Помимо этого 
именно Ататюрк ввел в турецкий политический дискурс концепт 
«территория», поскольку в его понимании нации помимо культур-
ных составляющих включалось также «проживание на определен-
ной территории в прошлом, в настоящем и уверенность в прожи-
вании на этой территории в будущем» [Мухамметдинов, 1996, 
c. 157]. Очевидно, что вся совокупность вышеизложенных компо-
нентов новой турецкой идентичности означает полный разрыв с 
доминировавшими прежде принципами универсализма. Внимание 
руководства страны было окончательно перенесено с экстенсивно-
го развития на развитие интенсивное, чему прежде всего способст-
вовало новое понимание взаимосвязи «нации» и «территории». 

Результаты подобной смены парадигмы развития прояви-
лись сразу же: смещение акцента с идентичности религиозной на 
идентичность национальную способствовало сплочению нации и 
противостоянию внешним угрозам, грозившим разрушить страну. 
Речь в данном случае идет о Севрском мирном договоре и после-
довавшей за ней войной за независимость Турции. 

Окончательно принципы нового турецкого государства были 
закреплены в Конституции 1937 г. Идейно-политическая доктрина 
кемализма включила в себя шесть компонентов: республиканизм, 
национализм, этатизм (основную ответственность за экономиче-
ское развитие несет государство), лаицизм (разделение религии и 
государства), революционизм (предполагал замену устаревших 
феодальных структур и институтов на новые, способствующие 
национальному прогрессу) и народность (ключевая составляющая 
народности – равенство всех людей перед законом) [Мухамметди-
нов, 1996, c. 158–159]. 



 
 

 

286 

Важно также отметить преобладание принципа рационализма 
во внешней политике Турции, который заменил собой господство-
вавший до этого универсализм. Характерно следующее высказы-
вание Ататюрка: «Мы (турки) такие националисты, которые ува-
жают все нации, сотрудничающие с нами… наш национализм 
лишен эгоизма и надменности» [Мухамметдинов, 1996, c. 156]. Ра-
ционализм позволил вести внешнюю политику с позиции нацио-
нального интереса. Новый тип политического мышления принес 
существенные положительные результаты, включая, например, ней-
тралитет турецкого государства во время Второй мировой войны. 

Таким образом, можно сделать следующий вывод. Универ-
сализм – стремление к безграничному расширению контролируе-
мой территории, базирующееся на задаче построения мирового 
общества, которое, в свою очередь, основывается на универсаль-
ных ценностях религиозного или полурелигиозного характера, – 
является одним из главных препятствий на пути построения ус-
пешного государства. Наличие универсализма в качестве основы 
империи способствует разрушению последней в силу двух факто-
ров: невнимания к текущему развитию уже приобретенных терри-
торий и стремления к бесконечному расширению. Отказаться от 
завоеваний империя не может, так как это будет означать подрыв 
сакральной идеи, на которой базируется само существование им-
перии. «Поражение» империи в таком случае представляется неиз-
бежным, хотя и может принимать различные формы – эволюция в 
другой способ существования, медленное саморазрушение или 
быстрый крах, сопряженный с кровопролитными конфликтами 
[Motyl, 1999, p. 128–130]. 

 
 

Литература 
 

Connor W. A nation is a nation, is a state, is an ethnic group, is a... // Ethnic and racial 
studies. – Oxford, 1978. – Vol. 1, N 4. – P. 300–311. 

Karpat K.H. The politization of Islam. – N.Y.: Oxford univ. press, 2001. – 533 p. 
Motyl A.J. Why empires reemerge: imperial collapse and imperial revival in compara-

tive perspective // Comparative politics. – N.Y., 1999. – Vol. 31, N 2. – P. 127–145. 
Spruyt H. The sovereign state and its competitors an analysis of a systems change. – 

Princeton, N.J.: Princeton univ. press, 1994. – 288 p. 



 
 

 

287

Андерсон Б. Воображаемые сообщества. – М.: Канон-Пресс-Ц: Кучково поле, 
2001. – 288 с. 

Бакка П., Ильин М. Разгадывая Европу. Загадка первая: translatio imperii // Космо-
полис. – М., 2002. – № 1. – С. 125–144. 

Киссинджер Г. Дипломатия. – М.: Ладомир, 1997. – 848 с. 
Кудряшова И.В. Пан-нации и нации государства в мусульманском мире: конку-
ренция воображаемых сообществ // МЕТОД: Московский ежегодник трудов из 
обществоведческих дисциплин / РАН. ИНИОН. Центр перспективных методо-
логий социально-гуманитарных исследований; Под ред. Ильина М.В. – М., 
2010. – С. 30–53. 

Мухамметдинов Р.Ф. Зарождение и эволюция тюркизма. – Казань: Заман, 1996. – 
272 c. 


